
ISSN 1563-0307; eISSN 2617-5843           Философия, мәдениеттану, саясаттану сериясы. №4 (94) 2025           https://bulletin-philospolit.kaznu.kz

© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 50

ҒТАМР 13.11.25 						      https://doi.org/10.26577/jpcp5942025

Х.Ж. Смағұл 1* , Д.Б. Жаркимбаева1 ,  

С.Б. Есенова2  
1Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан 

2Калгари университеті, Калгари, AB T2N 1N4, Канада 
*e-mail: khamza.smagul@bk.ru

МӘДЕНИ ЗЕРТТЕУЛЕР ТҰРҒЫСЫНАН 
 ҚАЗАҚ ДӘСТҮРЛІ ДЕМАЛЫС ТҮРЛЕРІ

Демалыс құбылысы – адамзаттың еңбек мәдениетінің құрамдас бөлігіне жататын көне 
үдеріс. Бірақ демалыстың ғылыми тұрғыдан зерттелуі әлеуметтік ғылымдардың даму кезеңінен 
бастау алады. Ғылыми ортада «бос уақыт машиналы өндіріс пайда болғаннан бері бар» – деген 
пікір бір ауыздан мақұлданған. Бұл жағдай ортағасырлық өмір салтын ығыстырған капиталистік 
құрылымның ықпалымен кәсіпорындардағы жұмыс күні мен демалыстың бірдей режимге 
келтірілуімен және «жүйелі бос уақыттың» пайда болуымен түсіндіріледі. 

Ортағасырлардағы қазақ мәдениетіндегі демалысты мәдени зерттеу тұрғысынан талдау 
зерттеудің негізгі мақсатын анықтайды. Зерттеу нәтижесіндегі мәліметтер қазақ мәдениеті 
туралы еңбектердің мазмұнын өзгеше ойлармен байыта түсіп, басқаша ойлайтын зерттеушілердің 
назарын аударуы, қазақ дәстүрлі демалыс мәдениетінің жіктемесін, жаңа моделін жасап 
шығаруға ықпал етуі мүмкін. 

Мақала тақырыбының жаңалығы – Қазақ дәстүрлі демалыс түрлерінің болмысына мәдени 
зерттеу тұрғысынан сараптама жасалуында. Жұмыста герменевтикалық сараптама, тарихи 
салыстыру, модельдеу әдістері қолданылды. Мақалада анықталған көне демалыс түрлерінің 
кейбірін жұмыстағы үзілісте, күнделікті тұрмыста ойын ойнап демалуға қажеттілік туындағанда 
пайдалану ұсынылады. 

Түйін сөздер: еңбек, демалыс, балалар ойыны, ересектер ойыны, инициация рәсімі. 

Kh.Zh. Smagul1*, D.B. Zharkimbayeva1 , S.B. Yessenova2

1Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 
2University of Calgary, AB T2N 1N4, Canada 

*e-mail: khamza.smagul@bk.ru

Kazakh traditional types of recreation in terms of cultural study

The phenomenon of leisure is an ancient process that belongs to the integral part of human labor 
culture. However, the scientific study of leisure dates back to the period of development of social sci-
ences. Within the academic community, the notion that “leisure has existed since the advent of machine 
production” is unanimously accepted. This situation can be explained by the influence of capitalist 
structures that displaced the medieval way of life and led to the alignment of working hours and leisure 
time in enterprises, resulting in the emergence of “systematic leisure”.

Analyzing leisure in medieval Kazakh culture from the perspective of cultural anthropology de-
fines the main objective of this research. The findings of this study may enrich the content of works on 
Kazakh culture with new ideas, capture the attention of researchers with alternative viewpoints, and 
potentially contribute to the classification and development of a new model of traditional Kazakh leisure 
culture.	

The novelty of the article’s topic lies in the examination of the essence of traditional Kazakh leisure 
types from the perspective of cultural anthropology. The study employs hermeneutic analysis, historical 
comparison, and modeling methods. Some of the ancient forms of recreation identified in the article are 
recommended for use in everyday life. 

Keywords: work, recreation, children’s game, adult game, initiation ceremony.

https://doi.org/10.26577/jpcp5942025
https://orcid.org/0009-0002-2196-934X
https://orcid.org/0000-0002-9814-1340
https://orcid.org/0000-0003-2936-3027
mailto:khamza.smagul@bk.ru
mailto:khamza.smagul@bk.ru


51

Х.Ж. Смағұл және т.б.

Х.Ж. Смагул1*, Д.Б. Жаркимбаева1, С.Б. Есенова2

1Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан 
2Университет Калгари, Калгари, Канада 

*e-mail: khamza.smagul@bk.ru

Казахские традиционные виды отдыха  
с точки зрения культурных исследований

Феномен отдыха – древний процесс, являющийся составной частью культуры человека. Но 
исследование рекреации с научной точки зрения начинается с периода развития общественных 
наук. В научной среде единогласно утверждается мнение, что «свободное время существовало 
с момента начала машинного производства». Такая ситуация объясняется введением одинаково-
го режима рабочего дня и отдыха на предприятиях и возникновением «систематического сво-
бодного времени» под влиянием капиталистического строя, вытеснившего средневековый образ 
жизни.

Анализ рекреации в казахской культуре в средние века с позиций культурных исследований 
определяет основную цель исследования. Данные, полученные в результате исследования, могут 
обогатить содержание работ по казахской культуре различными идеями, привлечь внимание ис-
следователей, мыслящих иначе, способствовать созданию новой модели и классификации казах-
ской традиционной культуры отдыха.

Новизна темы статьи заключается в том, что природа казахского традиционного отдыха рас-
сматривается с точки зрения культурных исследований. В работе использовались герменевтиче-
ский анализ, историческое сравнение, метод моделирования. Некоторые из выявленных в статье 
древних видов отдыха рекомендуется использовать в повседневной жизни.

Ключевые слова: работа, отдых, детская игра, игра взрослых, обряд инициации.

Кіріспе

«Бос уақыт» ұғымы тарих, бос уақыт әлеу-
меттануы, мәдениеттану, психология т.б. ғылым 
салаларындағы зерттеу нысаны болды. Көпшілі-
гіміздің демалыс мәдениетін демалушының мә-
дени демалу (театр, библиотека, туризм) мағы-
насында түсінетініміз жасырын емес. Демалыс 
мәдениетінің кәсіби анықтамасының болмауы 
бұл түсінікті күрделендіре түседі. Демалыс мә-
дениеті бос уақыт ұғымымен тығыз, тікелей бай-
ланысты. Және әр қоғамның өмір салтына бай-
ланысты «демалыс» пен «бос уақыт» ұғымдары 
ерекшеленеді. Бұған қоса әртүрлі жастағы адам-
дардың демалыс үлгілері әртүрлі болғанын айта 
аламыз. Сондықтан осы ұғымдарды қатар қарас-
тырып дәстүрлі қазақ қоғамындағы демалыс мә-
дениетімен қазіргі өз дәстүрлерімізді жаңғырту 
заманында оның қаншалықты сақталғанын зер-
теу маңызды деп санаймыз. 

«Адамзат тарихында қашаннан бері бос уа-
қыт бар?» деген сұраққа «...бос уақыт алғашқы 
зауыт-фабрикалар ашылғанда қалыптасқан» де-
ген жауап беріледі. Бұл 19-20 ғасырлардағы ин-
дустриалды қоғамның пайда болуымен уақытты 
жүйелеу және әртүрлі кәсіпорындардағы жұмыс-
шылардың өмір салтын реттеу нәтижесінде пай-
да болған «жүйелі бос уақытты» білдіреді. Апта-
сына 5 немесе 6 күн жұмыс жасап жексенбі күні 
демалу, тәулік ішінде таңғы сағат 09:00-18:00 

аралығында жұмыс жасап сағат 13:00-14:00 ара-
лығында түскі үзіліске шығу, 12 айдың бірінде 
ақылы еңбек демалысында болу – жүйеленген уа-
қыттың белгісі. Адамның негізгі қызметін атқа-
рып, әлеуметтік міндеттерін орындағаннан, фи-
зиологиялық қажеттіліктерін өтегеннен қалған 
уақытында белгілі бір іспен шұғылдануы немесе 
ешнәрсе жасамауы жүйелі бос уақытты өткізу-
ді білдіреді. Мысалы жұмыстан кейінгі уақытта 
немесе жексенбіде өзге де міндеттерін орындап 
болған соң караоке айту, велосипед айдау, жаяу 
серуендеу, кино залға бару, т.б. Адам жұмыс 
орнын ауыстырмаса, ауырмаса келесі аптада да 
бұл немесе өзге де іс-әрекеттер қайта орында-
луы мүмкін. Ең негізгі сипаты – адам күнтізбеге 
қарап немесе ойлап отырып ол уақытта демалуға 
арнайтынын айта алады. Өркениет белгілерінің 
Европалық белгі-критерийлері тұрғысынан при-
митивті мәдениеттерде және көшпенділерде ең-
бек пен демалыстың нақты кестесін белгілеудің 
мүмкін болмауынан уақыттың стихиялы, еркін 
жұмсалуы – жүйесіз уақыт болып саналады. Та-
биғаттың тосын жағдайлары, шапқыншылық-
тар, материалдық емес дүниетаным көшпелі мал 
шаруашылығымен айналысқан адамдардың бос 
уақытын нақты кестеге сәйкестендіруге мүмкін-
дік бермеген. Бірақ демалуға, ол уақытта білім 
алуына, шығармашылығын, рухын жетілдіруге 
бос уақыт табылған. Ол уақыт стихиялы өткен. 
Сондықтан «өткен ғасырлар адамдарында бос 



52

Мәдени зерттеулер тұрғысынан қазақ дәстүрлі демалыс түрлері

уақыт болмаған» деген түсініктен арылуымыз 
керек. Жүйеленбеген бос уақыттың және оны 
ұйымдастырудың мағынасын ашуға тырысамыз. 
Өткен ғасырлардағы қазақ демалыс түрлерін мә-
дени зерттеу тұрғысынан сараптау, оның мағы-
насын ашу – мақаланың негізгі мақсаты. 

Зерттеу әдістері
	
Бұл мақаланың әдіснамалық негізі – анали-

тикалық, мәтіндік, тарихи салыстыру әдістерін 
қолдана отырып, әр түрлі жас санаттарына ар-
налған қазақтың дәстүрлі демалысын зерттеу. 
Зерттеу жұмысында сонымен қатар терең бақы-
лау, құрылымдық талдау, модельдеу және жүйе-
леу әдістері де қолданылды. 

Нәтижелер және оларды талқылау 

Демалыс – бұл бос уақытты өткізу әреке-
ті, яғни шұғылданымпаздылық, ал шұғылда-
нымпаздылық ұғымы бос уақытпен пара-пар 
(S. Yukic, 1970). Адамдар уақытты күнделікті 
өмірге, жұмысқа, ұйқыға, әлеуметтік міндет-
терді орындауға арнайды. Бос уақыт – адамның 
физиологиялық қажеттіліктерін өтеуден және 
негізгі қызметін, әлеуметтік міндеттерін орын-
дағаннан қалған уақыт бөлігі. Сондықтан бос 
уақыт демалыстың алғы шарты болып санала-
ды. Демалу үшін қандай да бір іспен шұғылда-
ну адамның анатомиясы мен психологиясының 
маңызды элементіне жатады (C. Daniels, 1995). 
Recreation «қалыпқа келу» термині латын тілі-
нен алынған, (re – «қайтадан», create – тудыру, 
жасау) алғаш рет ағылшын тілінде 14-ғасырдың 
аяғында «ауру адамды сергіту немесе емдеу» 
мағынасында қолданылған (Online Etymology 
Dictionary). 

Жоғарыда демалыс ұғымына берілген анық-
тамадағы «шұғылданымпаздылық» сөзі бос уа-
қытты бекер өткізу емес тиімді жұмсау мағы-
насында (шығармашылыққа не болмаса басқа 
рухани қажеттіліктерін өтеу үшін) пайдаланыл-
ды. Себебі демалыстың интенсивті түрде тиімсіз 
өтуі тұлғаның дамуына емес мәдени құлдырауы-
на апарып соғады. Біз көшпелілердің демалыс 
мәдениетін зерттеу арқылы демалыс түрлерінің 
адамдардың өмір, еңбек сапасына оң ықпал ету 
мақсаты болған немесе болмағанын анықтағы-
мыз келеді. 

«Дем алу» түсінігіне жақын «тынығу» тү-
сінігі қолданылады. Қазақша энциклопедияда 
«тынығу» сөзі дененің шаршаған қуаты мен жұ-

мыс істеу қабілетін қалыпқа келтіру үшін қол-
данылатын тыныштық күйі деп түсіндіріледі. 
Сонымен қатар әрекетсіздік, яғни қозғалыстың 
болмауы демалысқа жатпайды және демалыс 
бірнеше кезеңнен тұрады деген ойлармен келісе-
міз. Олар: шаршау, босаңсу, энергияны қалыпқа 
келтіру, көңіл көтеру (Қазақстан.Ұлттық энцик-
лопедия, 2006, 6-т). Ағылшын тіліндегі сөздік-
ке сәйкес, демалу күш-қуатты қалпына келтіру 
үшін белгілі бір уақыт ішінде белсенді болуды 
немесе бір нәрсені істеуді тоқтатуды білдіреді. 
Қазақ энциклопедиясы мен ағылшын тіліндегі 
сөздікте демалыс ұғымы ұқсас (https://dictionary/
english/rest ). 

Рекреация құбылыс ретінде ерте заманнан 
бері бар, бірақ оның адамға әсерін ғылыми тұр-
ғыдан зерттеу қазіргі психология, физиология 
және әлеуметтану ғылымдарының дамуы ая-
сында салыстырмалы түрде ХХ ғасырда бастал-
ды. Бос уақытты ғылыми пән ретінде зерттеу 
XIX  ғасырда басталып, әрқайсысы адамды өзін-
ше зерттейтін психология, физиология, әлеу-
меттану ғылымдарының дамуымен байланысты 
болды. 

Торстейн Веблен – американдық экономист 
және әлеуметтанушы, тұтынушылардың мінез-
құлқы мен әлеуметтік тап туралы идеяларымен 
танымал. Ол 1899 жылы жарық көрген «Тойлау-
шы класс теориясы» атты еңбегі арқылы бос уа-
қытты зерттеуге зор үлес қосты. Вебленнің бұл 
еңбектегі негізгі идеялары жоғары әлеуметтік 
таптардың әлеуметтік жағдайы мен тұтынушы-
лық тәжірибесімен байланысты. Ол тауарлар 
мен қызметтерді тұтынудың әлеуметтік мәртебе 
мен беделді көрсетумен қалай байланысты еке-
нін сипаттайды. Веблен «көрінетін тұтыну» және 
«көрсету үшін ұйымдастырылған уақыт» сияқты 
ұғымдарға анықтама береді, бұл адамдардың қо-
ғамдағы мәртебесін көрсету үшін бос уақытын 
қалай пайдаланатынын түсінуде маңызды бол-
ды. Бос уақытты ұйымдастыру тек демалыс пен 
ойын-сауық құралы ретінде ғана емес, сонымен 
бірге әлеуметтік жағдайды көрсету және саралау 
құралы ретінде де рөл атқара алатынын көрсетті 
(T.Veblen, 1899).

Джеффри Дюмазедье – бос уақыт әлеумет-
тануындағы алғашқы зерттеушілердің бірі. Ол 
бос уақыттың төрт нақты анықтамасын ұсынды. 
Бірінші және кең тараған анықтама бос уақытты 
тіпті жұмыста да орын алуы мүмкін мінез-құлық 
стилі ретінде анықтайды, екіншісі оны кез кел-
ген жұмыстан тыс әрекет ретінде анықтайды; 
үшіншіге сәйкес, отбасылық және шаруашылық 



53

Х.Ж. Смағұл және т.б.

міндеттері алынып тасталады және ең соңында, 
бос уақытты тар мағынада өзін-өзі жетілдіру-
ге арналған әрекет ретінде анықтайды (Veal A, 
2019). Дюмазедьенің төрт анықтамасын қазіргі 
зерттеушілер толықтыра түсуі мүмкін. 

Маршалл Гордон бос уақытты зерттеудің 
формальды және тарихи-теориялық түрін ерек-
ше атап өтті. Ресми көзқарас адамның өмірлік 
циклі бойынша бос уақыттың үлгілерінің өзге-
руі, бос уақыт пен жұмыс арасындағы қарым-қа-
тынас және спорт социологиясы сияқты бос уа-
қыттың нақты формалары сияқты эмпирикалық 
мәселелерге бағытталған. Тарихи-теориялық 
көзқарас бос уақыт пен әлеуметтік өзгерістер 
арасындағы қатынасты, көбінесе құрылымдық-
функционалдық және маркстік емес тұрғыдан 
қарастырады (Marshall G, 1998).

Қазіргі бос уақытты зерттеуде американдық 
зерттеуші Д. Шорды атауға болады. Джульет 
Шордың «Тым көп жұмыс істейтін американ-
дық: бос уақыттың лезде төмендеуі» (1992), 
«Артық шығындалған американдық: неге бізге 
қажет емес нәрсені қалаймыз» (1999), «Сатып 
алу үшін туылған: коммерциялық бала және 
жаңа тұтынушылық мәдениет» (2005), «Плени-
туда: Шынайы байлықтың жаңа экономикасы» 
(2010) және «Концерттен кейін» (2020) еңбекте-
рі бестселлерге айналды (Schor J, 1992). 

Қазақ мәдениеті мен этнографиясына қа-
тысты кешенді зерттеулер 19 ғасырдың екінші 
жартысында басталды. Оларды қазақ даласына 
түрлі мақсатпен келген көптеген кәсіби маман-
дық иелері жүргізді. Қазақ жеріне келген сая-
хатшылар туралы соңғы 8 жылда жарық көрген 
Н.Филдингтің еңбегі (Fielding N, 2020) және 
түркі-парсы танушы Джу Юп Лидің (Юп Ли, 
2016) «қазақлық» өмір салтын, қазақтың ұлттық 
бірегейлігін, тарихын зерттеуге арналған еңбегі-
нің құндылығы зор.

Отандық ғылымға сүйеніп ортағасырлық Қа-
зақ хандығында көшпелі халықтың тәулік ішін-
де қанша сағат уақыты демалысқа арналғаны 
туралы нақты ешнәрсе анықтай алмаймыз. Бірақ 
адамның өмір ұзақтығына, жас ерекшелік атау-
ларына байланысты қазақтың дәстүрлі еңбек 
мәдениеті мен өмір салтына негізделген прото-
қазақ демалыс түрлерінің мәнін ашуға, мәдени 
зерттеу тұрғысынан талдауға талпыныс жасауға 
болады. 

Демалыс және рекреация ұғымдарына жоға-
рыда берілген анықтамалар демалыстың еңбек 
мәдениетінің құрамдас бөлігі ретінде қарасты-
рылатынын білдіреді. Сондықтан көшпелі қазақ 

қауымындағы еңбек бөлінісін және онымен тіке-
лей байланысты адамдардың жас ерекшеліктерін 
анықтаудың маңызы зор. Мал шаруашылығы, 
аң аулау кәсіптері табиғатпен үндестікте өмір 
сүрген көшпенділерде тіршілік сақтаудың негізі 
болса да қауымдық санада материалдық құнды-
лық ретінде шешуші рөл атқармаған. Көшіп-қон-
ған сайын буып-түйіп жинауға ұзақ уақыт жұм-
сау, түйеге ауыр жүк болатын көп жиһаз, алуан 
түрлі материалдардан жасалған (металл, қыш 
т.б.) тұрмыстық заттарды тасымалдау тиімсіз 
болған. Төрт түлік малсыз көшпелі мал шаруа-
шылығымен айналысудың қажеттілігі жоқ және 
оның профициті де капиталистік ойлау жүйесі-
не, отырықшы өмір салтына әкелмеген. Қауым 
ішінде әрбір ауылда ағаш ұстасы, аңшы, емші, 
өнерпаз, жауынгер (батыр), ел басқарғандар т.б. 
қауымдық мамандану түрлерін атқарғанымен 
(Сәулебай О, 2007) отырықшы қоғамдағыдай тұ-
рақты режиммен жұмыс жасап еңбек ақы талап 
етпеген. Сол сияқты үй жасаушы, тігінші, тері 
өңдеуші, темір ұстасы, зергер, саудагер, молда, 
сушы, делдал, диірменші т.б. кәсіп иелері қажет-
тілік туындағанда ғана қызметін атқарған (Жү-
нісұлы A, 2001) әрі еңбекақылары ретінде күн-
делікті азық-түлік алған немесе өзінің қолынан 
келе бермейтін қызметпен айырбастаған. Тіпті 
Абылғазы сұлтанның кезінде қазақ даласына 
келген офицер Е.К. Мейендорф Әмудария, Сыр-
дария маңындағы қазақтардың өз қажеттілігіне 
жететін өнім алу үшін ғана кішкентай көлемде-
гі жерді пайдаланғанын жазған. Сонымен қатар 
Хиуалықтар малын тартып алған әлсіз қазақтар 
ғана аштан өліп қалмау үшін балық шаруашы-
лығымен, жер өңдеумен айналысқан. Көшпенді 
қазақтардың базарда сауда жасап ақша ұстаға-
ны туралы кездеспейді (https://silkadv.com/en/
content/i-puteshestvie-iz-orenburga-v-buharu-e-k-
meyendorf-1882-god). Сондықтан көшпелілер 
индустрияланған қоғамдағыдай біреуге (жұ-
мыс берушіге) жұмыс істемеген. Әр адамның, 
жанұя-әулеттің мал шаруашылықта өз еркімен 
шаруасын жасау мүмкіндігі болғандықтан көш-
пенділердің «бос уақыт» өлшемі мен сапасы 
отырықшы қоғамның бос уақыт туралы түсінігі-
нен ерекшеленген. 

Ертедегі қазақтарда әлеуметтік жас катего-
рияларының өзіндік нұсқасы болды. Ол кездегі 
жас мөлшері кең өрістегі негізгі кәсіпті, яғни 
мал шаруашылығын меңгеру шеберлігіне қарай 
қозы жасы, қой жасы, жылқы жасы негізгі жас 
көрсеткіштерімен белгіленді. Мысалы, 15 жас-
қа дейінгі адамды міндетті түрде қозы жасын-



54

Мәдени зерттеулер тұрғысынан қазақ дәстүрлі демалыс түрлері

да деп атаған. Мұның себебі қазақтардың басқа 
көшпелілер сияқты жылқы мен қой бағуға бейім 
болуымен түсіндіріледі. Кең байтақ далада май-
да қара малды шаруаға қолайсыз ауа-райынан, 
табиғи апаттардан аман алып қалу, қасқырдың 
жемтігіне айналдырмай бүтін жеткізу өз зама-
нына сай өте жауапты жұмыс еді. Осы жұмысты 
игеріп, қойды шығынға ұшыратпай баға алған 
15-25 жас аралығындағы адамды қой жасында 
деп есептеген. Осындай қиын миссияны ойдағы-
дай орындай алмаған кейбір жігіттер биология-
лық жасы 25 жастан асса да, қой жасы санатында 
қалып, өмірінің соңына дейін сол кәсіппен ғана 
айналысқан. Ерекше күтім мен парасаттылық-
ты қажет ететін төрт түлік малдың бірі – жыл-
қы малы. Жолын тауып, үйірді аман-есен әкелу 
міндетін ойдағыдай атқарған адам жылқы жасы-
на көтерілген. Жылқы жасы 25-40 жас аралығы 
(Кенжеахметұлы С, 2015). Кейіннен 40 жастан 
асқандар үшін патша жасы санаты Ислам мәде-
ниетінен енген (https://bugin.kz/241-qozy-dgasy-
qoy-dgasy-dgylqy-dgasy-patsha-dgasy-turaly-ne-
bilemiz). Бұл Мұхаммед с.а.с. ның пайғамбарлық 
қызметінің басталу жасы. Сиыр мен түйені көш-
пенділер сирек баққан және оның күтімін жасау 
әдетте қарт адамдардың жұмысы болған. Сон-
дықтан 60 жастан асқандар түйе жас санатына 
жатқызылған – деп санаймыз. 

Әр жастағы адамдардың, яғни балалар мен 
ересектердің бос уақытындағы іс-әрекеттерінің 
сипатына, мазмұнына байланысты қауымдық 
демалыс түрлері қалыптасқан. Демалыс мәде-
ниетін жеке тұлғаның туғаннан қайтыс болғанға 
дейінгі өмір кезеңі барысындағы «қауымға қа-
былдану», «балалық шақ», «мәдени құндылық-
тарды, өмір сүруге қажетті дағдыларды меңгеру 
кезеңі», «тәжірибе жинау, қолдана бастау және 
оны келесі ұрпаққа жеткізу» сияқты шартты 
сәйкестендіру және жасқа байланысты салттар, 
дәстүрлер мен мерекелік ойын-сауықтар ретінде 
қарастыру көзделеді. 

Тұсау кесу дәстүрі – әрі рәсім әрі балалар 
мерекесі, ересектердің де ұжымдық демалысы. 
Рәсімдік жағы – 9-12 айға толған жас баланы 
қауымға қабылдау. Бірақ қыз бен ұл баланың тұ-
сауының кесілуі екі түрлі өткен. Тұсауы (екі ая-
ғына байланатын ала жіп) кесілетін қыздың бе-
ліне екі қоржын байланады. Қоржындарда тұсау 
кесетін кісінің кәдесі және тәтті-түтті заттар бо-
лады. Тұсау кесілгелі тұрған кішкене қызды қа-
ғылездеу (епшіл, зерек) келіншек алып қашады, 
ал қалған әйелдер соңынан қуалайды. Келіншек 
ұсталған жерде кішкене қыздың тұсауы кесілген. 

Тұсау кесуде пышақтың жүзі төмен қаратылған. 
Қыз баланы үйден алыстатып алып қашу тыста 
бөтен жаққа кетеді дегенмен түсіндіріледі. 

Ұл баланың тұсау кесуіне келсек, әкесі не-
месе абыройлы ер адам баланың бір аяғына тұ-
саудың бір ұшын байлайды, ал тұсаудың екінші 
ұшы киіз үйдің маңында қағылған қазыққа мата-
лады. Бұл ұлдың өз үйінде қалатындығын білді-
реді. Бұлай байланған жіп «тұсауыңды кесейін, 
күрмеуіңді шешейін» – деген сөз тіркесінің шы-
найы өмірдегі орындалуын білдіреді және мәре 
ретінде қолданылады, яғни әлгі тұсауы кесілгелі 
жатқан баланың тойына келген жүгіріп жүрген 
балалардың жарысының мәресі болады. Бұл рә-
сім барысында кішкене бала өзге балалардың 
жүгіргеніне қанаттанып, жүгіруге талпынады. 
Қоғамда жүргенде еңсесі түспесін, басы төмен 
салбырамасын деген талап-тілектің ырымы ре-
тінде тұсау кесуде пышақтың жүзі жоғары қа-
ратылған. Ұйымдастырылуында осындай ген-
дерлік ерекшелік болғанына қарамастан тұсау 
кесу балалардың спорттық сайысы әрі оны тама-
шалаушы адамдардың ұжымдық бір демалысы 
қызметін де атқарған. Ағылшындық ерлі-зайып-
ты саяхатшылар – Аткинсондардың ұлы Алатау-
Тамшыбұлақ қазақтар арасында туылып, тұсауы 
кесілген, 7 жыл өмір сүрген (Fielding N, 2020). 

Халық даналығындағы бала тәрбиесіндегі 
талап бойынша қауымның кенже мүшелері бел-
гі бір жасқа, физиологиялық тұрғыдан еңбекке 
жарамды болғанға дейін барынша еркін өскен. 
Себебі көшпенді адамның тіршілік сақтауының 
өзі жеңіспен пара-пар болған. Қозы жасында-
ғылардың, яғни балалар мен жасөспірімдердің 
демалысының барлық дерлік түрлері ойыннан 
құралған. Аталары шапанның етегіне тығы-
лып өзімен бірге бара жатқан немере ұрпақты 
өтірік байқамаған болып бүкіл ауылдың үлкен 
кісілері жиналатын биік жерге алып бара бер-
ген. Мұнда ересектер жаңалықтармен бөліссе, 
аталардың қадағалауымен кішкене ұл балалар 
күресіп ойнаған (Жүнісұлы А, 2001). Бұл бала-
ларды тексеру, яғни бағыштаудың (инициация) 
келесі кезеңін де білдіреді. Жас балалар қозы-
лақтармен ойнап, қуалап жүріп өскен. Екі аяқты 
нық басып ойын баласы боп жүрген жас бала өз 
денесін қолдана алуға үйреніп, күресу техника-
ларын игереді. Қойшылар малды күзететін асыл 
тұқымды төбеттерді анықтау мақсатында ит та-
ластырып, мықты аталық иттерді іріктеп, қан-
шықтармен шағылыстырып жаңа тұқым алып 
отырған. Үй күзетуге ғана жарайтын иттер, кей-
де асыл тұқымды құмай тазылар да балалармен 



55

Х.Ж. Смағұл және т.б.

бірге қозы бағуда, ойында жүрген. Бұл мәдени 
құндылық «Тазының өлімі» повестінде өте тар-
тымды суреттелген (Мағауин М, 2004). Қазақ-
та итке мініп алуға болмайды. Бірақ ересектер 
кемпірқосаққа ит мініп барса түрлі әшекей зат-
тар береді – деп балаларды сендірген. Кейде іші 
пысқан ауыл адамдары төбеттер таласын көріп 
көңіл-көтерген (Саятшылық қазақтың дәстүрлі 
аңшылығы, 2007).

Ә. Диваевтың «Қырғыз балаларының ойын-
дары» мақаласындағы Ташкент маңы қырғыз 
бозбалаларының ойындары, Қырғыз жастары-
ның көне ойындары мақаласындағы «Қыз ойна-
ғы», «Қыз Қашар», «Дамбал салды» ойындары 
антропологиялық тұрғыдан өте құнды. Молда 
Көбей Тоқполатовтың жазбаларын империялық 
орыс тіліне тәржімалаған бұл зерттеуші «орда», 
«домалақ ағаш», «тақия теппек», «шілік» ойын-
дарын бозбала ойындарына жатқызған. 

«Домалақ ағаш» ойынына ұқсас ойынды 
20-ғасырда Орынбордың балалары да ойнаған 
және «въ мозлы» немесе «въ клюшки» – деп 
аталған (Диваев А., 1905) «Домалақ ағаш» ойы-
нын элитарлық қоғамның өкілдері ойнайтын 
«гольфтің» прототипі деп санауға негіз бар.

Әдебиеттанушы А. Байтанұлы «Ақ сүйек» 
ойынында (орда) жасөспірімдердің қараңғыда 
бағдарлай білу, есту (дыбыс сезу), жылдамдық 
сияқты қабілеттері іске қосылатынын айтады. 
Сонымен қатар қазіргідей интернет, әлеуметтік 
желі, мәдени-тынығу мекемелері де пайда бол-
маған тарихи кезеңде жан-жақтағы ауылдардан 
жиналған жастардың танысу-табысу орны, әлеу-
меттік байланыс кеңістігі рөлін атқарғандығына 
назар аударған (Байтанұлы А., 2019). Бірақ үйле-
нейін деп жүрген бозбалаға жоғарыдағы «орда», 
яғни ақсүйек ойынына қатысуға тиым салынып, 
жеңгелер тарапынан қадағаланған (Жүнісұ-
лы  A., 2006: 86). 

Диваевтың мақаласындағы жасөспірімдер 
ойнаған «Қыз ойнағы» ойыны назар аударуға 
тұрарлық. Сырдария облысының қазақтарында 
жасөспірім қыз-жігіттердің арнайы күнде, таң 
қаларлығы, Ораза айт, Рамазан айт мерекелері 
кезінде жайлауда жеңгелердің қадағалауымен 
«Қыз ойнағының» ұйымдастырылуы қыз бен ер-
дің инициация рәсімін, ересектер санатына өтуін 
білдіреді. Себебі ат үстінде қозғалып келе жат-
қан жас жігіттер мұнда жай күндерде еш мүмкін 
болмайтын қызықтан құр қалмайды, яғни өзіне 
тартымды саналған дене мүсініне қол жүгіртіп, 
сүйіп кете алады. Әсем киінген қыздар да тектен 
тек құшақтатып қоймай ат үстіндегілерден өзіне 

тартымдысын таңдайды әрі ұнамсыздан қорғану 
үшін қолындағы оқтау, сойыл сияқты қаруды 
қолданады. Бұндай кездерде жараланып, тіп-
тен қайтыс болып кететін жігіттер де кездескен. 
«Қыздан улгенниң қуны джоқ» – деп ер басына 
құн төленбеген, керісінше масқараға саналған 
(Диваев А., 1907). «Дж» деп сөйлеу шағатай ті-
ліне тән, яғни Дешті-қыпшақ өзбектерінің тілі. 
Қазақтардың бір тобын құрайтын арғын, най-
ман, қатаған рулары өзбектерде де кездеседі. 
Оңтүстік Тәжікстан, Өзбекстан Республикасын-
да, тіпті солтүстік Ауғанстанда көкпар ойнай-
тын, домбырада орындайтын этникалық топтар 
өмір сүруде. 

Келесі жас тобының, яғни ересектердің не-
месе «жылқы жасындағы» қазақтардың демалы-
сы балалар мен жасөспірімдердің демалысымен 
салыстырғанда күрделенуімен ерекшеленеді. 
«Жылқы жасындағы» адамның уақытының көп 
бөлігі үйден тыс жерде, қатал ауа райы және 
жыртқыштармен кездесу қаупі жоғары кеңіс-
тікте өткен. Аңшылар мен малшылар қазақтың 
ауызша прозасын құрайтын мифтерді, ертегі-
лерді, әңгіме- естеліктерді, эпостар мен аңыз-
әңгімелерді тудырған. «Қырық қыз», «Келіншек 
тау» (Қазығұрт тауында), «Мамай батыр», «Қор-
қыт ата», «Асан қайғы», «Алдар көсе», «Қожа-
насыр», «Жәнібек хан», «Жиренше шешен және 
Қарашаш ханым», «Абылай», «Исатай», «Сы-
рым», «Ақтабан шұбырынды» т.б. аңыздарды 
мысалға келтіруге болады (Қасқабасов С, 2014). 

С. Қондыбайдың кітабында ауыл маңында 
балаларға ертегі немесе әңгіме айтып, олардың 
назарын аударып отырған ересек адамның суре-
ті бар. Қазақ қауымында әр адам, тіпті барлық 
отбасы мүшелері батырлар жырын, аңыз-әңгі-
мелерді айта алғандығы жазылған (Қондыбай С, 
2018).

Тұрмыстық мәдениетті зерттеуде ересек 
адамға идеалды сипаттама беруден аулақ болу 
маңызды. «Балауса» баспасынан шыққан еңбек-
те қазақтың жерде де, үстелде де ойнайтын құ-
мар ойыны болғаны жазылған. Айналдыра иіру 
кезінде алшысынан түскен асық иесі қоржын-
дағы жүлдені алған. Ересек адамдар кейде қой, 
қозы сияқты қомақты жүлде тігіп те ойнаған 
(Төтенай Б, 2013). Күнделікті мәдениетте ере-
сектер тарапынан да әкімшілік-құқық бұзушы-
лықтар орындалып жатады. Мұны даудың орта-
сында қызмет еткен әділ-қазы, би-шешендердің 
өмірбаяндары растайды. 1902 жылы Іле Кегенде 
Ресей мен Қытай шекарасы маңындағы қазақтар 
арасындағы дау-дамай қаралған сот отырысы-



56

Мәдени зерттеулер тұрғысынан қазақ дәстүрлі демалыс түрлері

нан кейін қазақтар ат жарысын өткізіп демалған. 
Осылайша ол соттың екі жаққа да тиімді шешіл-
гені атап өтілген (Мұқаметханұлы Н., Серикқа-
лиева А.Е., Нәбижанқызы З, 2019). 

Көшпенді өмір салтында адамның есейіп, 
ересектер қатарына қосылып, жылқы жасы са-
натына көтерілуі олардың жылқы бағуымен бай-
ланысты атала салған сияқты байқалады. Бірақ 
бұның терең мағынасы бар. Бір ғана қыз қуу 
ойынынан немесе баланы ашамайға мінгізу рә-
сімінен-ақ көшпенділерде барлығы дерлік атқа 
қона алғандығын түсінуге болады. Бұл жастағы 
адам қауымның өмірінде белгілі бір деңгейде өз 
отбасы алдында жауапкершілік арқалап, қауым-
ның қауіпсіздігіне, тыныштығына жауап берген. 
Жылқы жасы санаты адамның міндетті түрде 
биологиялық жасымен сәйкес келуі шарт емес. 
Мұны біз батырлар жырынан анық біле аламыз. 
Алпамыс, Қобыланды болсын, қандай да бір мә-
селе шешкен Тазша бала, Жиренше шешен, Қа-
зыбек би т.б. кейіпкер болсын жас адам сияқты 
суреттелгенімен, ойлау жүйесі, іс-әрекеті әлде 
қашан өскендігінен хабар береді. Сондықтан, біз 
жылқы жасы санаты адамның рухани кемелде-
ну жасына жеткендігін білдірген деп санаймыз. 
Мұндай рухани өзегі мықты адамның қауымда 
жоғары бағаланып, оларға жиындарда құрмет 
көрсетіліп, белгілі бір қауымдық мәртебе бері-
луі – табиғи құбылыс. Кемелдену жасына жетіп 
қалған жігіт өзіне ұнаған адаммен қалжыңдасып, 
айтысқа түсіп, күй сайысына қатысып ойын да 
ойнаған. Бірақ бұл ойын кішкентай бала мен жас 
жігіттің ойыны сияқты жеңіл ойын-сауық емес, 
жасы кіші болғанды өз қатарына қосып мойын-
дағанын көрсетеді.

Кейде бір мезгілде басталып бір неше жылға 
созылатын ойын үлгілері болған. Мысалы,үл-
кен жиын-тойда, дастарқан басында отырған ер 
адам көптен бері көрмеген сүйіктісіне астан ке-
йін қойдың тобығын жасыруды ұсынып, бағалы 
затқа (алтын жүзік т.б.) келіскен және (Қазақтар, 
1998) шарт бойынша тобықты сұраушы қанша 
уақыт өтсе де, қай кезде сұраса да жасырған кісі 
тауып бере алуы керек. Егер таба алмаса сол ке-
лісілген затты айыппұл ретінде сыйға тартады. 

І. Есенберлиннің 1969 жылы жарыққа шық-
қан «Көшпенділер» романында бала туылуына 
байланысты ұйымдастырылған бір ойын-сауық-
та Кенесарының серік батыры Наурызбай батыр 
Ақбөкен есімді бикешпен айтысып, кейін тобық 
жасыруға келіскені туралы баяндалады (Есен-
берлин І., 2021). Қазір мәдени кеңістікте ұмыт 
бола жаздаған бұл ойынды кезінде қазақ пен не-

міс баласы ойнаған. Бұл оқиға Серікжан қажы 
ақынның тобық жасыру ойыны туралы баллада-
сында тартымды суреттелген (https://qamshy.kz/
article/4076-tobyq-dgasyru-oyyny-turaly-ballada#). 
Тобық жасыру ойыны қазіргі уақытта бір-бірін 
жақсы көретін өмірлік жұптардың немесе дос 
адамдардың арасында ойналса, қайта жандан-
са, БАҚ, әлеуметтік желіде насихатталса қазіргі 
жеке қарым-қатынас мәдениетіндегі өзара се-
німнің құндылығын, адамдар арасындағы сүйіс-
пеншіліктің артуына белгілі бір деңгейде ықпал 
ете алады. 

Сонымен, жылқы жасындағы адамдардың 
ауыз әдебиетінің сан алуан үлгілерін (мифтер-
ден ертегілерге дейін) қалыптастырып, дамы-
тып, отбасында рухани азық, дүниетанымдық 
құрал ретінде пайдаланғаны анықталды. Со-
нымен қатар ересек адам құмар ойнау арқылы 
әлеуметтік тәжірибе жинақтаған, халықаралық 
іскерлік қарым-қатынас жағдайында да ат бәй-
гесіне қатысып, әрі тамашалап көңіл көтерген, 
романтикалық қарым-қатынасты көпшілік ал-
дында өлеңмен тұспалдаған, кейде әзілдескен, 
некелесуді қалайтын ер жігіт пен қыз бірін-бірі 
сынау мақсатында тобық жасыру ойынын ойна-
ған. Жоғарыда айтысқа қатысқаны, жұмыс ке-
зінде, яғни аңға шыққанда, мал жайып жүргенде 
ауызша проза тудырғаны, әңгімелескені, әнде-
тіп-күй шертіп көңіл көтергені, бәйге, көкпарда 
бақ сынағаны жазылды. 

Патша жасы немесе түйе жасындағы адамдар 
жылқы жасындағыларға қарағанда әлдеқайда 
байсалдылығымен, өздерінің өмірлік тәжірибе-
сіне негізделген мысалдарға толы ақыл-ой бай-
лығымен, даналығымен ерекшеленеді. Олар шы-
ғарған рухани құндылықтар (толғау, жыр, қара 
өлең, фәлсафалық маңызы бар өсиет пен ақыл-
нақыл сөздер, т.б.) мәдени айналымда кеңінен 
қолданылған және белгілі бір тарихи кезеңдерге 
дейін ұлттық бірегейлікті сақтауға қызмет еткен. 
Барлық дерлік дәстүрлі мәдениеттерде қарт кісі-
лер жұмыс жасауға жарамай үй маңынан ұзақ-
қа кетуі қиындап, ойын-сауықта өнер көрсетуді 
тоқтатқан. Бірақ өнерді тастамаған. Қазақтарда 
жасы үлкендерге кез келген жолаушы аманда-
суға бару міндетті болған. Сондықтан қарт-қа-
риялардың үйлеріне сал-серілер, ақын-күйшілер 
жиі түсіп бірнеше күн өнер көрсетіп, ауылдың 
адамдары мұны тамашалайтын болған. Өнер-
паздар қарияларының ризашылықтарын алуға 
тырысқан, өйткені өмір көрген үлкендер олар-
ға өздерінің батасын берген. Ауылдағы мұндай 
тарихи-мәдени оқиғадан ұлының көркемөнерді 



57

Х.Ж. Смағұл және т.б.

өмірлік бағыт етіп алуын қалаған әкелер құр 
қалмаған. Т. Әсемқұловтың «Күй өнерінің бо-
лашағы» мақаласында өнердің дала мектебі дәс-
түріне 12-13 жасқа толған жас адамды әкесінің 
қалай тапсыратыны жазылған. Барлық дерлік 
халық композиторлары осы жолдан өткен. Сон-
дықтан қарт адамдар қоғамдағы ең құрметті, 
маңызды адамдар саналған. Сонымен қатар қарт 
адам – көркем мәдениеттің тірі тасымалдаушы-
сы ғана емес рухани ұстаз болған. Оның өмірлік 
тәжірибесі шәкірттің өмір жолында кездескенде 
шешімін оңай таба білген. Ақсақалдар қауымды 
басқарған. Ол кезде қоғамда ұрпақтардың өмір 
сүру салтында қазіргідей үлкен айырмашылық 
болмаған. Өмір стилінде атаның өмір жолы ба-
ланың да, немеренің де басынан өтіп, оқиғалар 
қайталанған. Сондықтан қоғамдағы маңызды 
шешімдерді ақсақалдар мен көсемдер қабылда-
ған. Бұл құбылыс М. Мидтің «постфигуративті 
мәдениет» концепциясымен түсіндіріледі (Мид 
М, 1998). Жоғарыдағы тобық жасыру ойынын 
егде жастағы кісілер де есте сақтау қабілетте-
рін тексеру, шынықтыру, алжасудың алдын алу 
мақсатында ойнаған (Нүсіпқожасұлы А., Жапа-
рұлы Ә, 2011). Бұдан шығатын қорытынды көш-
пелілер өркениетінде өмір сүрген кәрі адамдар 
қауымнан оқшауланбаған, қартаюдан, өлімді 
қарсы алудан қорықпаған. Қариясы бар шаңы-
рақта кешке ауылдың үлкендері жиналып әңгі-
ме-дүкен құрған, терме, жыр, дастан айтысып 
көңіл көрген. Кей жағдайда толғаулары бірнеше 
тәулікке созылып ауылдың адамдары үйдің іші-
сыртында жиналып тыңдаған. Осындай отырыс-
тардың жыр-дастандарын тыңдаған жастар мен 
балалар өздерінің демалыс уақытында өз елінің 
тарихи деректері, батырлардың ерліктері, ел ара-
лық қарым-қатынастары, халқының құндылық-
тары жөнінде ой түйіндеп, жақсы мен жаманды 
айыратын жағдайға жетіп, өзіндік пікірлері қа-
лыптасқан. Бұл – көшпелі өмір сүрген қоғамда 
ғасырлар бойы қалыптасып ХХ ғ. дейін сақтал-
ған демалыс үлгілерінің ортақ сипаты. 

Ата-ана мен баланың өз құрбыларынан (қо-
ғамдағы ең үлкен адамнан емес) үйренуімен си-
патталатын «бірлескен мәдениет» 20-ғасырдан 
басталады. Себебі көптеген қазақтар алыс-жа-
қын шет елдерде білім алып, әскери борышын 
өтеп, қызметте болды. Демек, немеренің өмір 
жолындағы өзгерістер атаның өмір тәжірибесін-
де кездесе бермей, ата ықпалы әлсіреп, дәстүр-
лі қоғамға әлемдік мәдени-саяси, тарихи құбы-
лыстар ықпал етіп, үлкен өзгерістер орын алған. 
Мұндай жағдайда егде жастағы, қарт адам өмір-

дің, саяси-әлеуметтік процестердің алдындағы 
өзінің дәрменсіздігін мойындап, оқшаулана бас-
тайды. Сәбит Мұқановтың өмірбаяндық рома-
нында егде тартқан, меланхолиялы көңіл-күйде 
оңаша үйде отырған Ақан серіні өз көзімен көр-
гені жазылған (Мұқанов С. Өмір мектебі, 1970). 

Көшпенді адам жеке өзіне тынығатын арна-
йы уақыт арнаса да, топтан оқшауланбаған және 
жалғыз өмір сүруді елестете де алмаған. Сон-
дықтан қазақта «адамның күні адаммен» деген 
мәтел қалыптасқан. Әр топтарға байланысты 
өнер, спорт сайыстары, ойындар мен мерекелер 
өткізіп демалыс мәдениетін қалыптастырған. 
Барлық ойындардың ережелерінің жалпы қо-
ғамға пайдасы (рухани пайда) болғандықтан кез 
келген адам қатысып өз шеберлігін, өнерін көр-
сете алған. 	  

	
Қорытынды

Бұл мақалада демалыс, бос уақыт, ойын 
ұғымдары туралы шетелдік, отандық зерттеу-
лер, көшпенді қазақтардың кәсіптік маманда-
нуы қарастырылды, Европалық түсініктегі бос 
уақыттың сипаты және көшпенді қазақтардың 
бос уақыт туралы түсініктері салыстырылды. 
Қазақ дәстүрлі қоғамындағы жас ерекшелік 
атаулары, балалық шақтан қарттыққа дейінгі 
демалыс, ойын-сауық түрлерінің түсіндірмесі 
берілді. Мысалы, тұсау кесер рәсімі, балалар 
күресі, баланың ит асырап онымен ойнауы, Ре-
сей империясының зерттеушісі А. Диваев жа-
риялаған балалар ойындары, жасөспірімдердің 
жыныстық тәрбиесін реттеген ойындар, жыл-
қы жасындағылардың, яғни ересектердің құмар 
ойыны, күй сайысы, айтысуы, тобық жасырып 
ойнауы, патша, түйе жасындағылардың демалыс 
түрлері (бата беру, өнердің дала мектебі дәстүрі, 
философиялық әңгімелер т.б.) постфигуративті 
мәдениет концепциясы тұрғысынан сипатталды. 

Зерттеу барысында дәстүрлі демалыс түр-
лерінің құндылығы мен қазіргі ойын-сауық ин-
дустриясының арасындағы айырмашылық анық-
талды. Дәстүрлі көшпенді қоғамда өмір сүрген 
адам кез-келген уақытта белгілі бір жағдайларға 
(шапқыншылық, табиғи апаттар, жабайы аңнан 
қорғану, ас-сусыз бірнеше күнге дейін шыдау) 
дайын болып, стресс-қорқыныштарын жеңіп, 
физикалық-моральдық дайындықтың арқасында 
тіршілігін сақтап қала алған. Себебі атты спорт 
ойындарында, үй жағдайындағы көне ойындарда 
адамның өзін-өзі қорғауы, денесін дұрыс ұстауы 
және сабырлы болуға үйрену, ойлау, тыңдау, па-



58

Мәдени зерттеулер тұрғысынан қазақ дәстүрлі демалыс түрлері

йымдау сияқты тиімді қарым-қатынас орнатуға 
мүмкіндік беретін қарым-қатынас дағдыларын 
қалыптастыру мақсаты көзделген. Көшпенділер 
кез келген жастағы адамның табиғи ерекшелік-
теріне байланысты көшпелілік өмірге қажетті 
физикалық және рухани ұстанымдарын ұрпақ 
бойына сіңіріп дамытуға негізделген еңбек түр-
лерімен қатар демалыс формаларын да қалып-
тастырған. 

«Тұсау кесер» дәстүрі қуанышты жағдайды 
атап өтуді ғана емес ұл мен қыздың қауымға 
қабылдану рәсімін де білдіреді, яғни бағыштау-
дың бастапқы кезеңін білдіреді. Бұл дәстүрдің 
мағынасы өте терең және өткізу барысында үл-
кендер мен балалар сауық құрып барлық туыс, 
әулет, ауыл болып қуанышқа бөленеді, рухани 
демалады. 

«Орда», «Домалақ ағаш», «Тақия теппек», 
«Шілік» сияқты ойындар балалар мен жасөспірім-
дердің әлеуметтік бейімделу қызметін атқарған. 

«Қыз ойнағы», «Қыз қашар», «Дамбал сал-
ды» сияқты ойындар жыныстық (гендерлік) тәр-
бие беру мақсатында ұйымдастырылған. Бұл ба-
ғыштау, яғни балалар жас санатынан ересектер 
тобына қабылдаудың рәсімі ретінде өткізілген. 

Қазақ ауызша прозасының жанрларын де-
малыс үлгісі ретінде аңшылар мен малшылар 
қалыптастырған және ұрпақтан ұрпаққа жал-
ғасып аңыз, көшпелілердің өмірлік тәжірибесі, 
ақыл-нақыл сөздер, мақал-мәтелдер, тарихи 
деректермен қорланып ұрпақтың білімді, пара-
сатты, рухани биік болып тәрбиеленуін мақсат 
тұтқан.

Көшпелілер өркениетінде өмір сүрген адам-
дар кәрілікке жетсе де қартаюдан қорықпаған. 
Өйткені неше жасқа жетсе де қоғам өмірінен 
алшақталмаған, сыйлы болған. Қазақ қоғамын-
дағы адамның қартаюдан, өлімді қарсы алудан 
қорқу құбылысы 20-ғасырда ғана байқала баста-
ған және қазір де жалғасуда. 

Әдебиеттер

Thomas S. Yukic Fundamentals of Recreation. New York (2nd ed.): . Harpers & Row, 1970 
Bruce C. Daniels.Puritans at Play. Leisure and Recreation in Colonial New England New York: St. Martin’s Press,1995 
[Электронды ресурс] Recreation “Online Etymology Dictionary” (Қаралған күні: 27.12.2023) 
Қазақстан.Ұлттық  энциклопедия  /  Бас.ред.  Б.Аяған.  –  Алматы:  Қазақ  энциклопедиясы  Бас  редакциясы,  2006. 

6-т. – 560  б. 
[Электронды ресурс] Rest https://dictionary/english/rest (Қаралған күні: 27.12.2023)
Stanley Parker, “The Sociology of Leisure: Progress and Problems, “ The British Journal of Sociology, vol. 26, no. 1, March 

1975, pp. 91-101
Anthony Veal. “Joffre Dumazedier and the definition of leisure.” Loisir et Société / Society and Leisure 42 (4):1-14 42(4). 

(2019):1-14 
Gordon Marshall. Leisure, sociological studies of . A Dictionary of Sociology, Oxford: Oxford University Press, 1998 
Juliet Schor.The Overworked American: The Unexpected Decline of Leisure. New York :Basic Books, 1992
Fielding Nick. Travellers in the Great Steppe.Oxford: Signal Books Ltd, 2020
Джу Юп Ли Qazaqliq и образование казахов. Государство  и  идентичность  в  постмонгольской  Центральной  Евра-

зии = Qazaqliq, or ambitious brigandage, and the formation of the qazaqs. State and Identity in Post-Mongol Central Eurasia : мо-
нография [пер. с англ. З. Муканова; науч. ред. Ж. Сабитов]. Алматы : Shon Publishing House, 2022. – 276 

Сәулебай О. Қазақтың ұсталық-зергерлік өнерінің мәдениеттану негіздері/ Қазақ мәдениетіндегі дәстүрлер мен инно-
вациялар: ғылыми мақалалар жинағы. 2-бөлім. – Алматы: 2007, – 260 б

Жүнісұлы A. Пәниден бақиға дейін – Aлматы: Жазушы, 2001, – 296 б
Кенжеахметұлы С. Қазақтың салт-дәстүрлері мен әдіт-ғұрыптары. – Алматы: Атамұра, 2015. – 224 б
[Электронды ресурс] Амантай Қ Қозы жасы, қой жасы, жылқы жасы, патша жасы туралы не білеміз? https://bugin.

kz/241-qozy-dgasy-qoy-dgasy-dgylqy-dgasy-patsha-dgasy-turaly-ne-bilemiz 
Мағауин М. Тазының өлімі. – Алматы: Атамұра, 2004. – 234 б 
Саятшылық қазақтың дәстүрлі аңшылығы. –Алматы: Алматыкітап, 2007. – 208 б 
Диваев А. Игры киргизских детей// Туркестанские ведомости. – 1905. – № 152. – С
Байтанұлы А. Қазақтың көне ойындарының мәні туралы не білеміз? // Дәстүр. 2019 – №2 (63), – Б. 58-59
Диваев А. Древние игры киргизской молодежи// Туркестанские ведомости. – 1907. № 54. – С. 346
Қасқабасов С. Таңдамалы. Бірінші том. Қазақтың халық прозасы. – Астана: Фолиант, 2014. – 320 б
Қондыбай С. Байырғы қазақ дүниетанымының негіздері. – Алматы: Қазақ тілі баспасы, 2018. – 480 б
Төтенай Б. Қазақтың ұлттық ойындары. – Алматы: Балауса, 2013. – 96 б
Мұқаметханұлы Н., Серикқалиева А.Е., Нәбижанқызы З. Қазақтың ұлттық мәдениеті және оның трансформацияла-

нуы// Дәстүр. – 2019. – №2 (63). – Б. 46-57
Қазақтар. Көпшілікке арналған тоғыз томдық анықтамалық. – Алматы: Қазақстан даму институты. V Т. Ата салт, 

1998. – 208 б



59

Х.Ж. Смағұл және т.б.

Есенберлин І. Көшпенділер. – Алматы: SAMGA, 2021. – 792 б
[Электронды ресурс] Қуаныш. Б. Тобық жасыру ойыны туралы баллада. https://qamshy.kz/article/4076-tobyq-dgasyru-

oyyny-turaly-ballada# (Қаралған күні: 20.11.2023)
Мид М. Культура и мир детства – Москва: Издательство Наука, 1988. – 430 с.
Нүсіпқожасұлы А., Жапарұлы Ә. Ағаш бесіктен жер бесікке дейін – Алматы: Өнер, 2011
Мұқанов С. Өмір мектебі. – Алматы: Жазушы, 1970. – 204 б. 

References

Thomas S. Yukic. Fundamentals of Recreation. New York (2nd ed.): Harpers & Row, 1970.
Bruce C. Daniels. Puritans at Play: Leisure and Recreation in Colonial New England. New York: St. Martin’s Press, 1995.
Recreation. Online Etymology Dictionary. URL: https://www.etymonline.com/word/recreation (10.12.2023). 	
Ajagan B zhane t.b. Kazaкstan.Ulttik jenciklopedija, 6 tom. – Almaty: Kazaкh jenciklopedijasy Bas redakcijasy, 2006. – 560 

b. [ Ayagan B and others Kazakhstan. National Encyclopedia Vol. 6– Almaty: Kazakh Encyclopedia Main Editorial Office, 2006. 
p. 560.] (in Kazakh)

Rest. URL: https://dictionary.cambridge.org/ru (27.12.2023). 
Stanley Parker. The Sociology of Leisure. London (2nd ed.): George Allen & Unwin Ltd, 2022 
Anthony Veal. “Joffre Dumazedier and the Definition of Leisure.” Loisir et Société / Society and Leisure, Vol. 42 (4), 2019, 

pp. 1–14.
Gordon Marshall. “Leisure, Sociological Studies of.” A Dictionary of Sociology. Oxford: Oxford University Press, 1998.
Juliet Schor. The Overworked American: The Unexpected Decline of Leisure. New York: Basic Books, 1992.
Nick Fielding. Travellers in the Great Steppe. Oxford: Signal Books Ltd, 2020. 
Joo Yup Lee. Qazaqliq i obrazovanie kazahov. Gosudarstvo i identichnost’ v postmongol’skoj Central’noj Evrazii per. s angl. 

Z. Mukanova; nauch. red. Zh. Sabitov Almaty: Shon Publishing House, 2022, 276 s [Qazaqliq and the Formation of the Kazakhs: 
State and Identity in Post-Mongol Central Eurasia. Translated by Z. Mukanova and edited by Zh. Sabitov. Almaty: Shon Publishing 
House, 2022, p. 276.] (in Russian)

Sаulebaj O. «Кazaкhtyn ustalyk-zergerlіk onerіnіng madeniettanu negіzderі» Кazaкh madenietіndegі dasturler men 
innovacijalar: gylymi makalalar zhinagy. 2-bolіm. (2007): B 206 [Saulebay O. “The Basis of Kazakh Jewelry Art” in Traditions and 
Innovations in Kazakh Culture: Collection of Scientific Articles, Vol. 2. Almaty, 2007, p. 260.] (in Kazakh)

Zhunіsuly A. Paniden bakiga dejіn – Almaty: Zhazushy, 2001. – 296 b [Zhunіsuly A. From Birth to Death. Almaty: Zhazushy, 
2001, p. 296.] (in Kazakh)

Kenzheahmetuly S. Kazaкhtyn salt-dasturlerі men adet-guryptary. – Almaty: Atamura, 2015. – 224 b [Kenzheahmetuly S. 
Traditions and Customs of the Kazakh People. Almaty: Atamura, 2015, p. 224.] (in Kazakh)

Amantaj K. Kozy zhasy, кoj zhasy, zhylқy zhasy, patsha zhasy turaly ne bіlemіz?. URL: 
https://bugin.kz/241-qozy-dgasy-qoy-dgasy-dgylqy-dgasy-patsha-dgasy-turaly-ne-bilemiz. karalgan uakyty: 20.08.2024 

[Amanthai Q. “What Do We Know About Kozy Jas, Koy Jas, Zhylyky Jas, and Patsha Jas?” URL: https://bugin.kz/241-qozy-dgasy-
qoy-dgasy-dgylqy-dgasy-patsha-dgasy-turaly-ne-bilemiz. viewed time: 20.08.2024]

Magauin M. Tazynyn olіmі. – Almaty: Atamura, 2004. – 234 b [Magauin M. The Death of the Tazy. Almaty: Atamura, 2004, 
p. 234.] (in Kazakh) 

Sayatshylyk kazakhtyn dastүrlі anshylygy. – Almaty: Almatykіtap, 2007. – 208 b [Traditional Kazakh Hunting Culture. Almaty: 
Almatykitap, 2007, p. 208.] (in Kazakh)

Divaev A. «Igry kirgizskih detey» Turkestanskie vedomosti № 152. (1905): S 33-36 [Divaev А “Games of Kyrgyz Children,” 
Turkestanskie Vedomosti, No. 152, 1905, p. 33-36] (in Russian)

Baytanuly A. «Kazakhtyn kone oyindarynyn manі turaly ne bіlemіz?» Dastur №2 (63). (2019): B 58-59 [Baitanuly A. “The 
Meaning of Ancient Kazakh Games” in Tradition, 2019, No. 2 (63), p. 58–59] (in Kazakh)

Divaev A. «Drevnie igry kirgizskoj molodezhi» Turkestanskie vedomosti № 54. (1907): S 169-172 [Divaev А. “Ancient Games 
of Kyrgyz Youth,” Turkestanskie Vedomosti, No. 54, 1907, p. 169-172] (in Russian)

Kaskabasov S. Tandamaly. Bіrіnshі tom. Kazakhtyn halyk prozasy. – Astana: Foliant, 2014. – 320 b [Kaskabasov S. Selected 
Works: Vol. 1, Kazakh Folk Prose. Astana: Foliant, 2014, p. 320] (in Kazakh)

Kondybay S. Bayirgy kazakh dunietanymynyng negіzderі. – Almaty: Kazakh tіlі baspasy, 2018. – 480 b [Kondybai S. Basics 
of Ancient Kazakh Worldview. Almaty: Kazakh Tili Publishing House, 2018, p. 480] (in Kazakh)

Totenay B. Kazakhtyn ulttyk oyindary. – Almaty: Balausa, 2013. – 96 b [Totenay B. National Games of the Kazakhs. Almaty: 
Balauza, 2013, p. 96] (in Kazakh)

Mukametkhanuly N., Serikkalieva A.E., Nabizhankyzy Z. «Kazakhtyn ulttyk madenietі zhane onyn transformaciyalanuy». 
Dastүr №2 (63). (2019): B 46-57 [Muqametkhanuly N., Serikqaliyeva A., Nabizhanqyzy Z. “National Culture of the Kazakhs and 
Its Transformation” in Tradition, 2019, No. 2 (63), pp. 46–57] (in Kazakh)

Kazakhtar. Kopshіlіkke arnalgan togyz tomdyk anyktamalyk. – Almaty: Kazakhstan damu instituty. V T. Ata salt, 1998. – 208 b 
[Kazakhs: Comprehensive Information in Nine Volumes for the Majority. Almaty: Kazakhstan Development Institute, Vol. 5, 1998, 
p. 208] (in Kazakh)

Esenberlin І. Koshpendіler. – Almaty: SAMGA, 2021. – 792 b [Yesenberlin I. Nomads. Almaty: Samga, 2021, p. 792] (in 
Kazakh)



60

Мәдени зерттеулер тұрғысынан қазақ дәстүрлі демалыс түрлері

Kuanysh B. Tobyk zhasyru oyiny turaly ballada.URL: https://qamshy.kz/article/4076-tobyq-dgasyru-oyyny-turaly-ballada. 
karalgan uakyty: 20.10.2023 [Kuanysh B. “Ballad on the Game of Tobyk Zhasyru URL: https://qamshy.kz/article/4076-tobyq-
dgasyru-oyyny-turaly-ballada. viewed time: 20.10.2023] 

Mid M. Kul’tura i mir detstva – Moskva: Izdatel’stvo Nauka, 1988. – 430 s [Mead M. Culture and the World of Childhood. 
Moscow: Nauka, 1988, p. 430] (in Russian)

Nusіpkozhasuly A., Zhaparuly A. Agash besіkten zher besіkke deyіn. – Almaty: Oner, 2011. – 128 b [Nusipkozhasuly A., 
Zhaparuly A. From the Wooden Cradle to the Grave. Almaty: Oner, 2011, p. 128] (in Kazakh)

Mukanov S. Omіr mektebі. – Almaty: Zhazushy, 1970. – 204 b [Mukanov S. School of Life. Almaty: Zhazushy, 1970, p. 204] 
(in Kazakh)

Авторлар туралы мәлімет:
Смағұл Хамза Жұмабекұлы (корреспондент-автор) – әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университетінің PhD док-

торанты (e-mail: khamza.smagul@bk.ru)
Жаркимбаева Дана Бактубаевна – әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының доценті (e-mail: dana_3691@mail.ru)
Есенова Саулеш – Калгари университеті, антропология және археология кафедрасының қауымдастырылған профес-

соры (e-mail: sbyessen@ucalgary.ca)

Information about authors:
Khamza Smagul – PhD student, Al-Farabi Kazakh National University (e-mail: khamza.smagul@bk.ru)
Dana Zharkimbaeva – candidate of philosophy, senior lecturer, Al-Farabi Kazakh National University (e-mail: dana_3691@

mail.ru) 
Saulesh B.Yessenova – Associate Professor of University of Calgary Department of Anthropology and Archeology (e-mail: 

sbyessen@ucalgary.ca)
 
Сведения об авторах:
Хамза Смагул – PhD-докторант, Казахский национальный университет имени аль-Фараби (e-mail: khamza.smagul@

bk.ru).
Дана Жаркимбаева – кандидат философских наук, старший преподаватель, Казахский национальный университет 

имени аль-Фараби (e-mail: dana_3691@mail.ru).
Саулеш Б. Ессенова – ассоциированный профессор кафедры антропологии и археологии Университета Калгари (e-

mail: sbyessen@ucalgary.ca).

Поступила 01.07.2025
 Принята 10.09.25


